
 

Thập Nhị Nhân Duyên 
十二因緣 

The Twelve Nidānas 

*** 
Nội dung 

1. Tổng quan về Thập Nhị Nhân Duyên. 

  - Nguyên lý Duyên khởi - Nhân Quả 

2. Nội dung của Thập Nhị Nhân Duyên. 
 2.1. Nội dung 12 Duyên.  

1) Vô minh (無明;  P: Avijjā;  S: Avidyā) 

2) Hành (行;  P: Saṅkhāra;  S: Saṃskāra) 

3) Thức (識;  P: Viññāṇa;  S: Vijñāna) 

4) Danh Sắc (名色;  P;S: Nāmarūpa)   

5) Lục căn (六根; P: Saḷāyatana;  S: Ṣaḍāyatana) 

6) Xúc (觸;  P: Phassa ;  S: Sparśa) 

7) Thọ (受;  P;S: Vedanā)   

8) Ái (愛;  P: Taṇhā;  S: Tṛṣṇā)   

9) Thủ (取;  P;S: Upādāna) 

10) Hữu (有;  P;S: Bhava) 

11) Sinh (生;  P;S: Jāti) 

12) Lão tử (老死;  P;S:  jarāmaraṇa) 

 2.2. Sự vận hành của 12 Duyên. 

 2.3. Thập Nhị Nhân Duyên với các giáo lý khác. 

  1) Thập Nhị Nhân Duyên và Nhân Quả – Tứ Đế.  
  2) Thập Nhị Nhân Duyên và Ngũ Uẩn. 
 



3. Thực hành tu tập Thập Nhị Nhân Duyên. 
3.1. Chánh niệm Duyên khởi. 

  1) Quán vô sinh  <=>  Vô minh. 

  2) Quán hoàn diệt <=>  Ái. 

 3.2.  Kệ tụng Thập Nhị Nhân Duyên. 

3.3.  Duyên Giác và quả vị Duyên giác. 

NBS:  Minh Tâm (2/2020, 01/2023) 

 

 

 

1. Tổng quan về Thập Nhị Nhân Duyên. 

Thập Nhị Nhân Duyên (十二因緣 ;  P: Dvādasanidānāni;  S: 

Dvādaśanidānāni;  E: The Twelve Nidānas, The Twelve Links of Dependent 
Origination) hay Thập Nhị Duyên khởi 十二緣起,  Thập Nhị Chi 十二支, là mười hai 

điều kiện quan hệ với nhau để hình thành một con người hay một chúng sanh hữu 
tình. Hệ thống vận hành 12 Duyên thông cả Nam truyền và Bắc truyền và đặt trên 

nền tảng Nghiệp duyên (Biệt nghiệp và Cộng nghiệp). 



 
Pháp phương tiện “Duyên khởi” dẫn hường cho việc học Phật và tu Phật 

1. Duyên khởi = Trung đạo-Duyên khởi. 
2. Duyên khởi tính = Phật tính = Không tính = Tự tính. 
3. [Văn tuệ Duyên khởi + Tư tuệ Duyên khởi]  =>  Tu tuệ Duyên khởi. 

Trong kinh Phật Tự Thuyết (Udāna), thuộc Tiểu Bộ kinh (Khuddaka-nikāya), 

tập 1,  nguyên lý Duyên khởi được tóm tắt như sau: 

Imasmiṃ sati idaṃ hoti 
Imass 'uppādā idaṃ uppajjati 
Imasmiṃ asati idaṃ na hoti 
Imassa nirodhā idaṃ nirujjhati 
   [Paṭiccasamuppāda]  

This being, that becomes; 
From the arising of this, that arises. 
This not being, that does not become; 
From the cessation of this, that ceases. 

此有故彼有  Thử hữu tắc bỉ hữu 

此生故彼生    Thử sinh tắc bỉ sinh 

此無故彼無  Thử vô tắc bỉ vô 

此滅故彼滅  Thử diệt tắc bỉ diệt 



Do cái này có, cái kia có.  
Do cái này sinh, cái kia sinh.  
Do cái này không có, cái kia không có.  
Do cái này diệt, cái kia diệt.   

- Thập Nhị Nhân Duyên là một điển hình của nguyên lý tổng quát Duyên khởi 
[xin xem thêm mục từ Duyên khởi], là gạch nối giữa các dòng sinh mệnh của một cá 

thể chúng sinh hữu tình theo chuỗi Nhân-Duyên-Quả trong 3 thời Quá khứ, Hiện tại, 
Vị lai, chuyển biến qua khắp nẻo ba cõi. Biểu tượng của Thập Nhị Nhân Duyên là 
dây xích 12 mắt khép kín hay bánh xe có 12 căm qua 3 thời, nhằm phá chấp thủ về 
Đấng tạo hóa ảo tưởng nơi các tôn giáo hữu thần.  

  
Biểu tượng của Thập Nhị Nhân Duyên 

- Thập Nhị Nhân Duyên được đức Phật trình bày là một trong nhiều dạng giáo 
lý thuộc đạo lý Duyên khởi của vạn pháp, nói về mối quan hệ chặt chẽ 12 Duyên (= 

điều kiện, yếu tố, chi) vận hành, tương tục nơi các chúng sinh hữu tình, đặc biệt là 
nơi con người, gồm:  Vô Minh, Hành, Thức, Danh Sắc, Lục Nhập, Xúc, Thọ, Ái, Thủ, 
Hữu, Sanh, Lão Tử.  Ý nghĩa Thập Nhị Nhân Duyên đã được nhiều kinh luận và 

nhiều học giả giải thích rất phong phú. 

- Thập Nhị Nhân Duyên do tính Duyên khởi, giải thích "sự phát sanh của một 
trạng thái tùy thuộc nơi trạng thái trước kế đó".  Đây không phải là một tiến trình có 



bắt đầu-có kết thúc, cho nên Vô minh không phải là điểm bắt đầu mà vì tầm quan 

trọng của nó mà thôi. Cũng vì là Duyên khởi cho nên trong mười hai chi thì mỗi chi 
được xem như là duyên chính và các chi còn lại là các duyên phụ. Chẳng hạn như 

duyên chính của Sinh là Hữu, thì mười chi còn lại là các duyên phụ.  

- Thập Nhị Nhân Duyên do tính Duyên khởi làm cho 12 chi duyên hòa hợp và 

nương tựa lẫn nhau. Vì sự hòa hợp này mà các chi duyên cùng tác động Nhân – Quả 
qua lại với nhau. Nói cách khác, trong Thập Nhị Nhân Duyên không có chi nào thật 

là Nhân và chi nào thật là Quả, vì trong Nhân đã ngầm chứa Quả và ngược lại.  

- Thập Nhị Nhân Duyên là tiến trình của thân và tâm nương tựa nhau mà hiện 

hữu, cho nên con người không có một thực thể hay tự tính. Không có tự tính thì dĩ 
nhiên không có cái Ta – tức Vô ngã. 

- Thập Nhị Nhân Duyên bao gồm tất cả những nguyên nhân xa gần được đan 
kết thành mạng lưới. Các chi kết nối như một chuỗi xích, vì thế tìm cách bẻ gãy một 

mắt xích thì xem như phá tan được vòng xích vốn từ lâu đã trói buộc chúng sinh gây 
nên khổ não và chúng sinh bị động trong sinh tử.  

 
Cấu trúc 12 duyên khởi: 

(theo 4 cách nhân quả) 



Theo Câu-xá luận 9 thì mười hai duyên khởi được giải thích theo bốn cách 
Nhân Quả khác nhau theo thời gian như sau: 

 1/ Sát-na duyên khởi: (Nhân Quả đồng thời) Cho rằng trong một sát-na, 
nơi tâm có đủ cả mười hai chi vận hành cùng lúc. Ví như nhân khởi lên tâm sát sinh, 

thì ngay trong thời gian đó tâm đã có đầy đủ si mê, cho nên khi Vô minh có mặt tức 
là Hành có mặt, mà Hành có mặt thì Thức có mặt, Thức có mặt thì Danh Sắc có 

mặt, Danh Sắc đã có mặt thì Lục nhập có mặt, và như thế cả mười hai chi có mặt 
cùng trong một thời gian sát-na khởi lên, bởi theo nguyên lý Duyên khởi thì: “Đây có 
nên kia có, đây sanh nên kia sanh; … đây không nên kia không, đây diệt nên kia 
diệt.” 

 2/ Liên phược duyên khởi:  Cho rằng 12 chi duyên này liên kết không 
gián đọan, hình thành quan hệ trước Nhân sau Quả theo thứ tự. 

 3/ Phần vị duyên khởi:  Cho rằng 12 chi duyên có 2 lớp Nhân Quả trong 3 

thời là Quá khứ-Hiện tại-Vị lai biểu thị quá trình lưu chuyển sinh diệt của chúng sinh 
hữu tình qua thời gian, tùy thuộc vào Nghiệp lực của Nghiệp nhân mạnh hay yếu 

trong việc thọ quả nhanh hay chậm. 

 4/ Viễn tục duyên khởi:  Cho rằng sự liên tục của 12 chi duyên có thể 

cách xa đến nhiều đời.  

Dưới đây là các đồ hình diễn đạt sự vận hành 12 Duyên (12 Nhân Duyên). 

Quá khứ 1. Vô minh (avijjā) 
2. Hành (sankhārā) 

Nghiệp hữu (kamma-bhava) 
5 nhân: 1, 2, 8, 9, 10 

Hiện tại 

3. Thức (viññāna) 
4. Danh sắc (nāma-rūpa) 
5. Lục căn (āyatana) 
6. Xúc (phassa) 
7. Thọ (vedanā) 

Sinh hữu (upapatti-bhava) 
5 quả: 3, 4, 5, 6, 7 

8. Ái (tanhā) 
9. Thủ (upādāna) 
10. Hữu (bhava) 

Nghiệp hữu (kamma-bhava) 
5 nhân: 1, 2, 8, 9, 10 



Vị lai 11. Sinh (jāti) 
12. Già chết (jarā-marana) 

Sinh hữu (upapatti-bhava) 
5 quả: 3, 4, 5, 6, 7 

 

 

Cấu trúc 12 Nhân Duyên theo 3 thời Quá khứ-Hiện tại-Vị lai trong một kiếp sống 
hay nhiều kiếp sống 

 

2. Nội dung của Thập Nhị Nhân Duyên. 



2.1. Nội dung 12 Duyên. 

Mười hai Duyên tức 12 Chi phần của Thập Nhị Nhân Duyên được giải thích 
như dưới đây. 

1/. Vô minh (無明;  P: Avijjā;  S: Avidyā;  E: Ignorance).   

Vô 無:  Có nghĩa là không;    Minh 明:  Có nghĩa là sáng     

Theo đó, Vô minh là sự không thấy biết hay thấy biết không đúng với lẽ thật 

– Chân đế và Tục đế, tức không thấu hiểu Chân lý  Duyên khởi (Vô thường, Vô ngã, 
Nhân quả …). Chính vì không thấu hiểu Duyên khởi như thế, nên mê lầm nhận thật 

có cái Ta, thật có cái thân, thật có hoàn cảnh. Rồi do sự đối đãi giữa thân tâm và 
cảnh giới, đã không ngừng phát khởi ra những tâm niệm chấp thủ cực đoan.  

Vô minh (chi 1) được xem là Si biểu hiện ra bằng sự mù quáng, mê tín hay 
cuồng tín, chấp thủ cực đoan. Còn Ái (chi 8) được xem là Tham và Sân biểu hiện 

bằng sự dính mắc và cố chấp chiếm đoạt từ sự ưa thích, và sự dính mắc và cố chấp 
loại trừ từ sự chê ghét. Đây là hai chi quan trọng trong Thập Nhị Nhân Duyên giúp 

ta nhận diện ra Tham Sân Si để phòng hộ và buông xả để bước vào Niết-bàn [Xin 
xem mục từ Niết-bàn]. 

Trong Sutta Nipāta, câu 730 có ghi:  "Vô Minh là lớp ảo kiến mịt mù dày đặc, 
trong ấy chúng sanh quây quần quanh lộn".  

Giải thích về Vô minh, có các ghi nhận sau: 

 - Trong kinh Tiểu Bộ I, trang 419: “Này các Tỳ Kheo, bị bao trùm bởi vô minh 
triền cái, chúng sanh trong một thời gian dài, chạy dài, lưu chuyển ...”. 

- Trong kinh Bản Nghiệp, quyển thượng giải thích: “Vô minh là tâm không 
hiểu rõ các pháp”.  

- Trong kinh Tương Ưng II, Phẩm Nhân Duyên: “… Và này các Tỳ Kheo, thế 
nào là vô minh? - Này các Tỳ Kheo không biết rõ về khổ, không biết rõ về khổ tập, 
không biết rõ về khổ diệt, không biết rõ con đường đưa đến khổ diệt. Này các Tỳ 
Kheo, đây gọi là vô minh”. 



- Trong kinh Lăng Nghiêm có chép: “Tri kiến lập tri, tức vô minh bổn; tri kiến 
vô kiến, tư tức Niết Bàn * 知見立知即無明本 知見無見斯即涅槃 * Thấy biết mà chấp 

mắc vào cái biết này là gốc của Vô minh; thấy biết mà không phải chấp mắc vào cái 
biết này thì đó là Niết-bàn vậy".  

Như vậy, Vô minh được xem là trạng thái tâm thức chưa thông đạt được 
Chân lý Duyên khởi của các pháp, để hóa giải nguồn gốc của khổ  (là phiền não và 

mê nghiệp), dẫn đến giác ngộ giải thoát. 

  Có thể xem Vô minh như là Thức uẩn của thời quá khứ, hàm chứa các Thức 

là thấy biết, hiểu biết chưa phù hợp với Chân lý Duyên khởi. Bởi nếu như các thấy 
biết, hiểu biết này hợp với Chân lý Duyên khởi, thì đó gọi là Trí (= Bát-nhã), nghĩa là 

Thức => Trí. 

2/. Vô minh là Duyên, khởi sinh Hành (行;  P: Saṅkhāra;  S: Saṃskāra;  E: 

Karmic formations). Vô minh là duyên sinh ra Hành, Hành là duyên dĩ sinh (緣已生 

→ duyên đã sinh). 

Hành 行:  Có nghĩa là làm, làm việc. Như: hành y 行醫 là làm thầy thuốc 

chữa bệnh // hành thiện 行善 là làm việc thiện. 

Theo đó, Hành là ý muốn hành động tạo tác với lời nói hay việc làm với kiến 
chấp cực đoan, dẫn đến mê Nghiệp (bao gồm Nghiệp tốt hay Nghiệp xấu). Cũng 
nên biết rằng tuệ Nghiệp của bậc giác ngộ được hình thành từ sự nghiệp vượt thoát 

các ý muốn chấp thủ cực đoan này; vượt thoát không có nghĩa là phủ bác kiến chấp, 
mà là xem kiến chấp như là phương tiện tạm trong mối liên hệ với môi trường bên 

ngoài, và không để kiến chấp này luôn trói buộc nội tâm một cách cực đoan.  

Giải thích về Hành, có các ghi nhận sau: 

- Trong A Tỳ Đạt Ma Tạp Tập Luận quyển 4 cũng quan niệm rằng Hành phát 
sanh từ Vô Minh, như nói: “Nương nơi vô minh mà có hành”.  

- Trong quyển Nguyên thủy Phật giáo Tư tưởng Luận của Kimura Taiken giải 
thích rằng: “Tự thân Vô minh vốn cũng là động rồi cho nên Hành và Vô minh không 
rời nhau, vì thế Hành được đặt vào địa vị thứ hai”.  



- Trong Câu Xá Luận quyển I ghi rằng: “Hành là động lực tạo tác”. 

- Trong Phật Quang Đại Từ Điển quyển 3, trang 2551 giải thích: “Hành là chi 
thứ hai trong mười hai nhân duyên, phát sinh từ thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý 
nghiệp của thời quá khứ bị chiêu cảm quả báo của thời hiện tại”. 

- Trong Đại Thừa Nghĩa Chương quyển 3 giải thích: “Hành là nội tâm bơi lội 
theo ngoại cảnh”.  

Như vậy, Hành trong Thập Nhị Nhân Duyên được xem là phát sanh từ Vô 

minh, là động lực của nội tâm thúc đẩy các tạo tác thiện và ác, thường gọi chung là 
Nghiệp, lôi cuốn vạn pháp luôn lưu chuyển. 

 Nơi ngôn ngữ của Tâm lý học hiện đại, Hành được xem là Ý chí, tức Ý muốn 
hay Mong muốn … tạo tác theo các kiến chấp cực đoan. 

3/. Hành là Duyên, khởi sinh Thức (識;  P: Viññāṇa;  S: Vijñāna;  E: 

consciousness). Hành là duyên sinh ra Thức, Thức là duyên đã sinh. 

Thức 識:  Có nghĩa là sự thấy biết mang tính tương đối, nhưng lại có xu 

hướng chấp thủ ‘đóng khung’ (Vô minh và Hành của quá khứ). Nói chung, Thức này 
như một thói quen phản xạ làm nền tảng cho quá trình sinh khởi mới.  

Với học thuyết tái sinh, Thức này được gọi là Tái sinh thức 再生識 (= Kết sinh 

thức  結生識 – P: Nibbatti-viññāṇa, Paṭisandhi-viññāṇa;  S: Nirvṛtti-vijñāna, 

Pratisaṃdhi-vijñāna;  E: Rebirth consciousness), lựa chọn ngoại duyên cha mẹ tương 

thích với Hành cho một đời sống mới – một bào thai.   

Tổng quát, có 4 hình thái của Thức tái sanh, tức Thức nương gá vào trứng 
(noãn sinh), vào thai (thai sinh), vào thấp (chỗ ẩm thấp), vào hóa (tức hóa sinh, 

biến hóa ngay tức khắc bằng thân xác trưởng thành như Chư thiên, Phạm thiên, 
Ngạ quỷ). 

Trong kinh Mahā Nidāna Sutta của bộ Trường A-Hàm (Dīgha Nikāya) còn chỉ 
ra vì sao một khi Vô Minh và Ái Dục bị đoạn diệt thì không còn hành động thiện và 

bất thiện nữa, do đó không có Tái sinh thức khởi phát trở lại trong một bào thai.   



Như vậy, có thể thấy rằng nguyên nhân đưa đến tái sanh là hành động thiện 

và bất thiện của chính ta chớ không phải là công trình của một Đấng tạo dựng hay 
Thần Linh Tạo Hóa nào, mà cũng không phải là sự ngẫu nhiên, may rủi. 

---------------- 
Chú thích:   

Khi sự thấy biết với nhận thức vượt thoát, nghĩa là không bị đóng khung, thì đó gọi là Trí. Do 
đó, Thức hay Trí về căn bản là không khác, nhưng chỉ khác ở chỗ thái độ nhận thức chủ quan đóng 
khung hay khách quan vượt thoát không dính mắc.  

Có lời khuyên nói rằng: “Hãy nhìn sự vậy y như nó xảy ra, chứ đừng nhìn sự vật theo ý ta 
mong muốn”. Cho nên nói giác ngộ là hàm ý chuyển hóa Thức thành Trí.   

4/. Thức là Duyên, khởi sinh Danh Sắc (名色;  P;S: Nāmarūpa;  E: Name 

and Form).  Thức là duyên sinh ra Danh Sắc, Danh Sắc là duyên đã sinh 

Danh Sắc 名色:  Có nghĩa là toàn bộ tâm lý (Danh: vô hình) và sinh-vật lý 

(Sắc: hữu hình) của một sinh vật, tức tổ hợp tâm-thân hay tinh thần-vật chất. Với 

Thức thuộc loại mê nghiệp nào, thì hiện ra tâm-thân và cảnh giới của mê nghiệp ấy. 

Với học thuyết tái sinh, khi kiếp sống quá khứ chấm dứt. Sau đó  Tái sanh 

thức  khởi lên nối liền với kiếp sống hiện tại. Thức này còn gọi là hương ấm thuộc 
về Danh (tâm), kết hợp với tinh cha huyết mẹ thuộc về Sắc (thân), tạo thành sự 

sống của cái phôi – tức bào thai mới, gồm đủ hai yếu tố Danh Sắc, đặc trưng với 

cấu trúc Ngũ uẩn. 

Danh Sắc được giải thích trong các kinh điển sau: 

- Trong Phật Quang Đại Từ Điển, quyển 3, trang 2256 giải thích rằng: “Danh 
Sắc cũng là gọi chung của Ngũ uẩn; chính bởi trong Ngũ uẩn đây, Sắc uẩn do hệ 
cực vi kết thành vật thể nên gọi là Sắc pháp, bốn ẩn gồm Thọ, Tưởng, Hành, Thức 
là Tâm pháp …”.  

- Trong Đại Thừa Nghĩa Chương, quyển 4 giải thích: “Danh Sắc có nghĩa là 
tâm theo sự giải thích của mắt, nên gọi là Danh; thân có hình chất, nên gọi là Sắc”.  



5/. Danh Sắc là Duyên, khởi sinh Lục căn (六根; P: Saḷāyatana;  

S: Ṣaḍāyatana;  E: Six sense organs).  Danh Sắc là duyên đã sinh Lục căn, Lục căn 

là duyên đã sinh. 

Lục căn 六根 = Lục xứ 六處 = Lục nhập 六入:  Có nghĩa là năm giác quan 

(mắt, tai, mũi, lưỡi, thân) và não bộ. 

Lục căn là sáu nơi vào thuộc bên trong thân của một chủ thể, Lục cảnh là sáu 

đối tượng đi vào thuộc bên ngoài thân. Cả hai thường được gọi chung là mười hai 
xứ hay mười hai nhập. 

Với học thuyết tái sinh, khi cái phôi dần lớn lên, Sắc hình thành mắt, tai, mũi, 
lưỡi, thân, não gọi là Lục căn, và Danh hình thành khi Lục căn tiếp nhận với các đối 

tượng tương thích của chúng.  

6/. Lục căn là Duyên, khởi sinh Xúc (觸;  P: Phassa;  S: Sparśa;  E: contact).  

Lục căn là duyên sinh ra Xúc, Xúc là duyên đã sinh. 

Xúc 觸:  Có nghĩa là sự tiếp cận của Lục căn với Lục trần. Trong đó, Lục trần 

là các ngoại Duyên làm đối tượng: 

Sắc trần :  Đối tượng là hình dáng-màu sắc,  
Thanh trần :  Đối tượng là âm thanh,  

Hương trần :  Đối tượng là mùi ngửi.  
Vị trần :  Đối tượng là vị trong ăn uống (mặn, chua, cay, ...) 

Xúc trần :  Đối tượng là cảm nhận khi tiếp chạm (nóng lạnh, sù sì, …)  

Pháp trần : Đối tượng là ý tưởng suy nghĩ, tính toán, phân biệt (lý trí – E: 
reason, tri giác – E: perception).  

- Trong kinh Đại Duyên (Mahanidàna-Suttam) của Trường Bộ Kinh III, trang 
62 cho rằng: “Xúc do Danh Sắc sanh”.  

- Trong Tương Ưng Bộ Kinh, sđd, trang 3 ghi rằng: “Này các Tỳ Kheo, có sáu 
xúc thân này: Nhãn xúc, Nhĩ xúc, Tỉ xúc, Thiệt xúc, Thân xúc và Ý xúc”.  



- Trong Luận Câu Xá, quyển 4 nói: “Xúc sinh ra bởi căn, cảnh và thức hoà 
hợp”.  

7/. Xúc là Duyên, khởi sinh Thọ (受;  P;S: Vedanā;  E: emotion).  Xúc là 

duyên sinh ra Thọ, Thọ là duyên đã sinh. 

Thọ 受:  Có nghĩa là cảm xúc như lạc, khổ, xả (trung tính) có được từ tiếp 

xúc với các duyên ngoại cảnh. 

Ví như đưa tay sờ nước đá, thì sờ là tiếp Xúc, biết lạnh là Tri giác, còn khó 
chịu (hay dễ chịu) là Cảm xúc = Thọ. 

- Trong Câu Xá Luận quyển 1 ghi rằng: “Thọ là chỗ tiếp nhận của Xúc”.  

- Trong Tương Ưng Bộ Kinh II, trang 3 ghi rằng “Này các Tỳ Kheo, có sáu thọ 
thân này: Thọ do nhãn xúc sanh, Thọ do nhĩ xúc sanh, Thọ do tỷ xúc sanh, Thọ do 
thiệt xúc sanh, Thọ do thân xúc sanh, Thọ do ý xúc sanh”.  

- Trong A Tỳ Đạt Ma Tạng Hiển Tông Luận quyển 2 ghi rằng: “Thọ là chỉ cho 
tất cả Tâm và Tâm Sở, nghĩa là sự lãnh nạp tùy theo Xúc”. 

8/. Thọ là Duyên, khởi sinh Ái (愛;  P: Taṇhā;  S: Tṛṣṇā;  E: Craving). Thọ là 

duyên sinh ra Ái, Ái là duyên đã sinh. 

Ái 愛:  Có nghĩa là sự dính mắc vào ưa thích hay chê ghét, phát sinh sau khi 

cảm nhận các duyên ngoại cảnh.  Ái hay Ái dục có bản chất thèm muốn hay khao 
khát các đối tượng mà nó yêu thích, nhưng không bao giờ cảm thấy đủ, không bao 

giờ được thỏa mãn. Có thể nói Vô minh được xem là thể, còn Ái được xem là dụng. 

Ái được xem là Sinh y (生依;  P;S: upādhi;  E: substrata of existence), là một 

trong các nhân tố đưa đến tái sinh.  
---------------- 

Chú thích:  Có 4 loại sinh y được nói đến là: 

 1) Ngũ uẩn (五蘊 = Ngũ thủ uẩn; P: Pañca-khandha; S: Pañca-skandha; E: The five 

aggregates) 
 2) Ái dục (愛欲;  P: kāma-taṇhā;  S: kāma-tṛṣṇā;  E: sensuous craving) 



 3) Phiền não (煩惱;  P: kilesa;  S: kleśa, kleshas;  E: afflictions, mind poisons) 

 4) Nghiệp chướng (業障;  P: kammāvaraṇa;  S: karmāvaraṇa;  E: obstacle consisting of 

action) 
Thấy ra sinh y chỉ là những hợp duyên luôn biến đổi (= Vô ngã và Vô thường), hành giả sẽ 

không bám víu vào giả ảo của pháp, là tự do với sinh tử (= chủ động trong sinh tử).  

Ái biểu hiện dưới 3 dạng dính mắc là  Tham ái, Sân ái, Si ái  chi phối trong 3 

cõi: 

- Ái trong cõi Dục (Dục giới) gọi là Dục ái (P: Kāmataṅhā):  Đây là các loại 

ái trong cõi Dục, từ những cảm thọ đi qua mắt, tai, mũi, lưỡi, thân (da), ý (não bộ) 

mà đối tượng của nó là sắc, thinh, hương, vị, xúc, pháp (ý tưởng). 

- Ái trong cõi Sắc (Sắc giới) gọi là Sắc ái (P: Rūpataṅhā):  Đây là các loại 

Ái trong cõi Sắc, là những cảm thọ vi tế của tinh thần – đó là hỷ, lạc, xả của các 
tầng thiền định. 

- Ái trong cõi Vô sắc (Vô Sắc giới)  gọi là Vô sắc ái (P: Arūpataṅhā):  Đây 
là các loại Ái trong cõi Vô sắc, là những cảm thọ phát sanh do chán các sắc – sắc 

tướng, sắc pháp. Hành giả chán luôn cái thân sắc vật chất dù thô hay tế, mà chỉ 
muốn sống với các ý niệm, khái niệm trừu tượng mà thôi. Tương ứng với loại ái dục 

này là từ bỏ các thiền sắc giới để tu tập các thiền vô sắc giới. Hành giả không còn 
các cảm thọ thô tháo nữa, mà chỉ còn trạng thái xả và định. 

Giáo lý đạo Phật giải thích rằng đối với những người phải tái sanh, khi bỏ 
thân này để thọ thân sau là vì có Ái, cũng y hệt như ngọn lửa chuyền từ nơi này 

sang nơi kia là vì gió, như nhiên liệu tạo động lực cho sự bị động trong tái sinh. 
Trong môt số kinh khác, Đức Phật từng nói rằng khi lìa Ái, sẽ đắc quả Bất Lai. 

- Trong kinh Tăng Chi Bộ (Anguttara- Nikāya, II.P.34) có ghi: 
“Này các tỳ kheo, trong tất cả các pháp, dù là pháp hữu vi hay vô vi, pháp 

giải thoát ‘ly Ái’ là cao cả nhất. Ấy nghĩa là giải thoát kiêu mạn, diệt trừ tham, nhổ 
tận gốc sự chấp thủ, cắt đứt sự tiếp tục, dập tắt khát Ái, giải thoát, chấm dứt, Niết 
Bàn”. Nói cách khác, “Ái diệt tức Niết-bàn”. 

- Trong kinh Pháp Cú câu 153, 154 có chép: 



"Xuyên qua nhiều kiếp sống, Như Lai lang thang đi trong vòng luân hồi để 
tìm, nhưng không gặp người thợ cất nhà này. Phiền muộn thay, đời sống triền miên 
tiếp diễn.  

Này hỡi người thợ làm nhà! Ngươi đã bị bắt gặp. Ngươi không còn cất nhà 
nữa. Tất cả rui mè của ngươi đã gãy. Cây đòn dông của ngươi cũng bị phá tan.  

Tâm của Như Lai đã thành đạt trạng thái vô vi (Niết-bàn). 

Mọi hình thức Ái dục đã hoàn toàn chấm dứt". 

- Trong kinh Pháp cú trong kệ 212 đức Phật dạy:  

Từ Ái sinh lo âu 
Từ Ái sinh sợ hãi 
Lìa Ái không lo âu 
Nơi nào có sợ hãi?  

- Trong kinh Tương Ưng Bộ IV. Trang 404 nêu rõ: 

“Đoạn tận Tham (ái), đoạn tận Sân (ái), đoạn tận Si (ái), tức đoạn tận Ái, đây 
gọi là Niết-bàn” 

- Trong Câu xá luận, quyển 4 thì: “Ái có nghĩa là ái lạc, thể của nó là lòng tin, 
song ái có hai: ‘một là có nhiễm ô, hai là không nhiễm ô.  Có nhiễm ô gọi là tham, 
như yêu vợ con … Không nhiễm gọi là tín, như yêu sư trưởng’...” 

- Chữ Ái đi đôi với chữ Kiến gọi là Ái Kiến. Theo Đại Trí Độ Luận, quyển 7, 

chữ Ái là mê hoặc về sự và chữ Kiến là mê hoặc về lý, như nói: “Phiền não có hai 
loại, một là thuộc về Ái, hai là thuộc về Kiến”.  

- Chữ Ái đi đôi với chữ Hoặc gọi là Ái Hoặc, nghĩa là mê hoặc không thấy 

được chân lý, như kinh Kim Quang Minh Văn Cú, quyển 3 ghi rằng: “Người đạt đến 
Bát Địa vẫn còn có Ái hoặc”.  

- Chữ Ái đi đôi với chữ Hà gọi là Ái Hà, nghĩa là con người chìm đắm trong 
sông Ái dục, như kinh Bát Thập Hoa Nghiêm, quyển 26 ghi rằng: “Theo dòng sanh 
tử vào trong đại Ái hà”. 



9/. Ái  là Duyên, khởi sinh Thủ (取;  P;S: Upādāna;  E: Clinging;  E: 

Grasping). Ái là duyên sinh ra Thủ, Thủ là duyên đã sinh. 

Thủ 取:  Có nghĩa là sự nắm giữ bám chấp (yêu thương hay thù oán) vào Ái.  

Thủ còn gọi là Chấp thủ, có bốn loại: Dục thủ, Kiến thủ, Giới cấm thủ và Ngã luận 

thủ. 

- Trong Tương Ưng Bộ Kinh II, trang 3, đức Phật giải thích chữ Thủ: “Này các 
Tỳ Kheo, có bốn thứ thủ: Dục Thủ, Kiến Thủ, Giới Cấm Thủ và Ngã Luận Thủ”. Thế 
nào là Dục Thủ, Kiến Thủ, Giới Cấm Thủ và Ngã Luận Thủ ? 

1. Dục thủ (欲取;  P;S: Kāmopādāna;  E: Sense-pleasure clinging, Clinging to 

desire):   
Đây là sự nắm giữ bám chấp vào ngũ trần là Sắc, Thinh, Hương, Vị, Xúc, 

khao khát hưởng thụ không biết mỏi mệt của Dục giới. Vì thế, Dục thủ còn gọi là Sắc 
thủ 色取. 

2. Kiến thủ (見取;  P: Diṭṭhi-upādāna;  S: Dṛsṭy-upādāna;  E: wrong-view 

clinging, Clinging to mistaken views):   

Đây là sự nắm giữ bám chấp vào ý kiến, quan niệm, quan điểm, chủ trương, 
chủ thuyết, lập trường ... sai lầm của mình. Những người như vậy khó mở rộng kiến 

văn để thấy nhìn, nghe, nghĩ cho xa, cho sâu để cảm thông để tìm ra chân lý. Người 
có “kiến thủ”, mọi cánh cửa xung quanh đều bị bít chặt. 

Trong Câu Xá Luận quyển 19 giải thích rằng: “Kiến thủ là chấp lấy chỗ sai lầm 
cho rằng đúng”. 

Trong Duy Thức Luận quyển 6 giải thích rằng: “Kiến thủ là ý kiến cố chấp vào 
sự thiên kiến của mình cho là đúng hơn cả”. 

3. Giới cấm thủ (戒禁取;  P: Sīlabbata-parāmāsa;  S: Śīlavrata-parāmarśa;  E: 

Rites-and-rituals clinging, Clinging to a mistaken understanding of the precepts and 

their purpose, grasping of rules and customs):  



Giới cấm thủ, nói chung, là sự nắm giữ bám chấp vào những tín điều, pháp 

hành sai lạc như các hình thức, tập tục, lễ nghi, … để tự trói buộc mình một cách 
ngu si và đưa đến đau khổ, chứ không thể mang lại ánh sáng giải thoát. 

Trong đạo Phật, Giới Luật được xem là một phương tiện tốt, là Duyên cần 
thiết để luyện tâm, nhưng lại không mù quáng, không quá lệ thuộc vào các hình 

thức giáo điều. Hành giả cần hiểu biết rõ Chánh Pháp và Giới Luật để tự đi đến giải 
thoát, mà không phải rơi vào vô minh chấp thủ.  

Trong Câu Xá Luận, quyển 19 có ghi rằng: “Những tà kiến đối với những cái 
chẳng phải là Nhân của đạo mà cho là hân của đạo, được gọi chung là Giới cấm thủ 
…” 

4. Ngã luận thủ 我語取 = Ngã ngữ thủ 我語取 (P: Atta-vādupādāna;  S: 

Ātma-vādopādāna;  E: Self-doctrine clinging, Clinging ideas that arise from a notion 
of self):  

Đây là sự nắm giữ bám chấp vào việc tin rằng có một bản ngã thường còn, có 
một linh hồn trường cửu bất biến là chủ nhân ông của mọi hành vi, lời nói, ý nghĩ. 

Nói cách khác, Ngã ngữ thủ là chấp trước những thứ ngôn ngữ luận thuyết 
của ngã kiến, xem Bản ngã nơi tự thân làm chủ thể (Năng thủ) và quan hệ đến các 

pháp đối tượng bên ngoài làm khách thể (Sở thủ). 

Theo ngài Phật Âm (Buddhaghosa) [tác giả luận Visuddhimagga (Thanh Tịnh 

Đạo)] cho rằng có tất cả bốn loại Thủ có liên hệ Nhân Quả, được kể ra như dưới 
đây, đó là từ cái Thủ dễ thấy (Dục thủ) cho đến cái Thủ khó nhận biết nhất (Ngã 

luận thủ) 

Ngã luận thủ 

↓ 

Kiến thủ 

↓  ↓ 



 

 

Trong Đại Tỳ Bà Sa Luận, quyển 48 giải thích chữ Thủ có ba nghĩa: “giữ gìn, 
nắm lấy và chọn lựa”.  

Trong Câu Xá Luận, quyển 20 giải thích chữ Thủ là “Phiền não thường hay 
nắm lấy quả của các cõi nên gọi là Thủ”.  

10/. Thủ  là Duyên, khởi sinh Hữu (有;  P;S: Bhava;  E: Becoming). Thủ là 

duyên sinh ra Hữu, Hữu là duyên đã sinh. 

Hữu 有:  Có nghĩa là có.  Nơi đây Hữu hàm ý là tâm chấp thủ cực đoan ‘thật 

có’, cho nên những sự vật như huyễn như hóa lại biến thành thật có:  có thân-có 
cảnh, có người-có ta, có sống- có chết, có thương-có thù …   Chấp thủ cực đoan mọi 
sự vật ‘thật có’ nơi tâm như thế được gọi là Hữu. 

Hữu thường được xem là đối lại với chữ Vô hoặc chữ Không, có những nghĩa 
như: Thực Hữu (có thật), Giả Hữu (có giả).  Tuy nhiên, Diệu Hữu (có mầu nhiệm 

tính), Chân Hữu (có thực tính) nhằm chỉ ra bản tính thực của vạn sự vạn vật, thì đó 
là Duyên khởi tính = Không tính = Phật tính = Vô thường tính + Vô ngã tính, nôm 

na với hàm ý là “có, nhưng không thực là có”  

- Trong Đại Tỳ Bà Sa Luận, quyển 60 giải thích:  “... Nghiệp nhân thiện-ác 
thường hay chiêu cảm quả báo vui-khổ, và những thứ Nhân Quả báo ứng này liên 
tục quan hệ lẫn nhau không bao giờ chấm dứt nên gọi là Hữu”.  

- Trong Câu Xá Luận quyển 9 và Thành Duy Thức Luận quyển 8 giải thích:  

“Nghiệp thường hay dẫn dắt đi đến quả báo nên gọi là Hữu, và Hữu đây chỉ cho Hữu 
trong mười hai Nhân Duyên”.  

- Trong Đại Trí Độ Luận quyển 3, Tập Dị Môn Túc Luận quyển 4 và Đại Tỳ Bà 
Sa Luận quyển 60 giải thích Tam hữu (ba cõi) gồm Dục hữu, Sắc hữu và Vô sắc hữu 

như sau: 

Giới cấm thủ  Dục thủ 



1. Dục hữu :  Đó là tất cả chúng sanh trong 6 nẻo luân hồi của Dục giới, luôn 

lãnh thọ quả báo theo Nghiệp nhân đã gây, nên gọi là Dục hữu. 

2. Sắc hữu :  Đó là chư Thiên trong Sắc giới mặc dù đã thoát khỏi cái thân 

thô tục và nhiễm ô của Dục giới, nhưng còn có thân thể bằng sắc chất thanh tịnh 
nên gọi là Sắc hữu. 

3. Vô sắc hữu :  Đó là chư Thiên trong trong Vô sắc giới mặc dù thân thể 
không có sắc chất làm ngăn ngại, nhưng vẫn còn bị quả báo theo Nghiệp nhân đã 

làm, nên gọi là Vô sắc hữu. 

Nói chung, Ái và Thủ được xem là Nghiệp nhân, còn Hữu là Nghiệp quả. 

11/. Hữu là Duyên, khởi sinh Sinh (生;  P;S: Jāti;  E: Birth). Hữu là duyên 

sinh ra Sinh, Sinh là duyên đã sinh. 

Sinh  生:  Có nghĩa là sinh y 生依, là sự bị động cuốn hút vào dòng chuyển 

hóa do động lực của Hữu (# Nghiệp).  Đây là sự khởi phát của những hiện tượng 
tâm-vật-lý.  

Sinh hàm ý là sản sinh, thọ sinh, thai sinh, khởi sinh v.v… nghĩa là xuất hiện 
một sinh mệnh mới, hiện hữu trong dòng sống của vạn sự vạn vật và tuôn chảy 

theo Nghiệp lực.  

- Trong Tương Ưng Bộ Kinh II trang 3, đức Phật giải thích:  “Này các Tỳ 
Kheo, thế nào gọi là sinh? - Cái gì thuộc chúng sinh này hay chúng sinh khác bị sinh, 
xuất sinh, giáng sinh, đản sinh … với sự xuất hiện các uẩn, sự thành tựu các xứ. Này 
các Tỳ Kheo, đây gọi là sinh”. 

- Trong Thành Duy Thức Luận quyển 6, phần Tứ Hữu 1688 giải thích rằng: 
“Thọ sinh có nghĩa là kết thành thân sinh ra, và Thai sinh có nghĩa là thác thai, nhập 
thai”.  

Tuy nhiên, do không rõ chân lý Duyên khởi là vạn sự vật như huyễn, không 

có tự tính, nên nhận lầm là  thật có sinh  từ sự sống. 



12/. Sinh là Duyên, khởi sinh Lão tử (老死;  P;S:  Jarāmaraṇa;  E: Old age 

and death). Sinh là duyên sinh ra Lão Tử, Lão Tử là duyên đã sinh. 

Lão tử 老死:  Có nghĩa là già và chết, là giai đoạn suy tàn và chấm dứt 

Nghiệp báo sinh mệnh. Bởi có Sinh nên có Hoại. 

- Trong Tương Ưng Bộ Kinh II, trang 3 và 4, đức Phật giải thích: “Này các Tỳ 
Kheo, thế nào là Lão Tử? - Cái gì thuộc chúng sinh này hay chúng sinh khác, bị già, 
yếu, suy nhược, răng rụng, tóc bạc, da nhăn, tuổi thọ giảm, các căn chín mùi - đấy 
gọi là già. Cái gì thuộc chúng sanh này hay chúng sinh khác, từ bỏ, hủy hoại, tiêu 
mất, tử vong, các uẩn tàn lụn, thân thể vứt bỏ - đấy gọi là chết”. 

- Trong Du Già Sư Địa Luận quyển 61, giải thích chúng sinh già có năm 

tướng: “Khí sắc suy thoái, khí lực suy thoái, các căn suy thoái, thọ dụng những hiện 
tượng suy thoái và mạng sống suy thoái”.  

- Trong Trung A Hàm Phân Biệt Thánh Đế Kinh quyển 7 ghi rằng: “Chúng 
sinh khi già đầu bạc răng rụng, năng lực cường tráng ngày càng suy, thân thể còm 
lưng, chân bước xiên xẹo, chống gậy để đi, thịt thiếu da nhăn, các căn đần độn và 
chậm chạp, nhan sắc xấu xa, thân tâm cảm nhận khổ sở vô cùng”. 

- Trong Bắc Bổn Đại Niết Bàn Kinh quyển 12 giải thích chữ Tử bao gồm hai ý:  

  1. Mạng Tận Tử, nghĩa là tính mạng đã chấm dứt. 

  2. Ngoại Duyên Tử, nghĩa là do các nhân duyên bên ngoài đã chấm 
dứt”. 

- Trong Đại Tỳ Bà Sa Luận quyển 20 giải thích chữ Tử bao gồm bốn ý: 

  l. Có tiền của (hoặc có phước) nhưng bị chết vì mạng sống đã hết. 
  2. Có mạng sống nhưng bị chết vì tiền của đã hết. 

  3. Bị chết vì tiền của và mạng sống đã hết. 
  4. Mặc dù có tiền của và còn mạng sống, nhưng gặp các ác duyên nên 

bị chết”. 

- Trong Dược Sư Bổn Nguyện Công Đức Kinh của ngài Huyền Trang dịch có 

nêu ra chín thứ hoạnh tử: 



  1. Chết vì bị bệnh hoạn không gặp thầy thuốc. 

  2. Chết vì tử hình bởi phạm quốc pháp. 

  3. Chuyên bơi lội trong hoang dâm vô độ mà chết hoặc gặp kẻ phi 

nhân (ác quỷ v.v...) chuyên thủ dâm tinh xuất mà chết. 

  4. Chết vì bị hoả thiêu. 

   5. Chết vì bị chìm dưới nước. 

  6. Chết vì bị các ác thú ăn thịt. 

  7. Từ nơi bờ núi cao dốc đứng thẳng bị rớt xuống mà chết. 

  8. Chết vì bị ngộ độc. 

  9. Chết vì bị đói khát”. 

Bất cứ một chúng sanh hữu tình nào cũng phải trải qua những điều kiện quan 

hệ của 12 Duyên, mặc dù chúng nẩy nở và phát triển dưới nhiều hình thức khác 
nhau như thai sinh, noãn sinh, thấp sinh hay vi tế nhất là hóa sinh.  Lão Tử trong 

Thập Nhị Nhân Duyên là nối liền hai hiện tượng già và chết thành một chỉ nhằm để 
nói lên ý nghĩa sinh diệt biến hoại trong giai đoạn tồn tại cũng như trong giai đoạn 

chuyển hoá của một sinh mệnh hiện hữu. 

 

Chuỗi 12 Duyên  



[Xin xem thêm mục từ Duyên khởi] 
 

2.2. Sự vận hành của 12 Duyên. 

Có hai cách diễn giải về sự vận hành của 12 chi phần Duyên khởi theo chiều 

dọc:  

- Theo chiều dọc xuôi bắt đầu từ Vô Minh và chấm dứt với Lão Tử: là nhằm 
giải thích sự vận hành biến hóa cấu thành khổ não. 

- Theo chiều dọc ngược, bắt đầu từ Lão Tử đi trở lại Vô Minh: là nhằm giải 
thích những duyên tạo khổ não. 

Tùy thuộc nơi Vô Minh phát sinh Hành. 
Tùy thuộc nơi Hành phát sinh Thức. 
Tùy thuộc nơi Thức phát sinh Danh-Sắc 
Tùy thuộc nơi Danh-Sắc phát sinh Lục Căn. 
Tùy thuộc nơi Lục Căn phát sinh Xúc. 
Tùy thuộc nơi Xúc phát sinh Thọ. 
Tùy thuộc nơi Thọ phát sinh Ái. 
Tùy thuộc nơi Ái phát sinh Thủ. 
Tùy thuộc nơi Thủ phát sinh Hữu. 
Tùy thuộc nơi Hữu có Sinh. 

  Tùy thuộc nơi Sinh có Lão, Tử, Sầu Muộn, Ta Thán,  
Đau Khổ, Buồn Rầu, và Thất Vọng. 

Đó là trọn vẹn các yếu tố cấu thành khổ đau. 

Tận diệt Vô Minh dẫn đến chấm dứt Hành. 
Chấm dứt Hành dẫn đến chấm dứt Thức. 
Chấm dứt Thức dẫn đến chấm dứt Danh-Sắc. 
Chấm dứt Danh-Sắc dẫn đến chấm dứt Lục Căn. 
Chấm dứt Lục Căn dẫn đến chấm dứt Xúc. 
Chấm dứt Xúc dẫn đến chấm dứt Thọ. 
Chấm dứt Thọ dẫn đến chấm dứt Ái. 
Chấm dứt Ái dẫn đến chấm dứt Thủ. 



Chấm dứt Thủ dẫn đến chấm dứt Hữu. 
Chấm dứt Hữu dẫn đến chấm dứt Sanh. 

  Chấm dứt Sanh dẫn đến chấm dứt Lão, Tử, Sầu Muộn,  
Ta Thán, Đau Khổ, Buồn Rầu, và Thất Vọng. 

Mỗi chi phần của 12 nhân duyên vừa là nhân vừa là quả (P: 

paṭiccasamuppanna;  E: evolved by reason of the law of causation), vừa là tuỳ thuộc 
vừa là điều  kiện (P: paṭiccasamuppāda;  S: Pratītyasamutpāda;  E: dependent 

origination, dependent arising) cho 11 chi phần còn lại và các ngoại duyên khác. Do 
vậy, chúng liên quan  nhau, phụ thuộc vào nhau để sinh khởi (tính y tha). 

Vô minh duyên Hành, tức là Vô minh có liên hệ nhân quả với Hành, cũng vậy 
Hành duyên (có liên hệ nhân quả với) Vô minh. Tương tự Vô minh duyên với 10 chi 

phần khác bằng tương tác Nhân Quả đồng thời trong không gian-thời-gian.  Mỗi chi 
phần duyên với  tất cả các chi phần khác, phù hợp với tinh thần tương tức tương 

nhập của Duyên khởi. 

Như khi ta nói cây sinh ra lá và cây dẫn nhựa lên nuôi lá, ta không quên sự 

thật là lá nuôi cây bằng ánh sáng mặt trời qua hiện tượng diệp lục hóa, nghĩa là cây 
lớn được cũng là do công của lá.  

----------- 
Chú thích: 

- Tương tức (相即;  E: interbeing) Sự bình đẳng của vạn pháp. Các pháp tuy có sai biệt 

khác nhau hay tương phản nhau, nhưng đều có tính bình đẳng như mọi “sóng tức là nước, nước tức 
là sóng” hay “Sắc tức là Không, Không tức là Sắc”.  

- Tương nhập (相入;  E: interpenetration):  Sự hòa hợp của vạn pháp. Các pháp tuy có sai 

biệt khác hay tương phản nhau, nhưng luôn dung chứa nhau, giống như nhiều ánh đèn hòa lẫn vào 
nhau. 

 

2.3. Thập Nhị Nhân Duyên với các giáo lý khác. 

1/. Thập Nhị Nhân Duyên và Nhân Quả – Tứ Đế.  

Thời gian  Tiến  trình Tương  đương Nhân  Quả Sinh Diệt 

Quá Khứ Vô minh, Hành Ái, Thủ,  Hữu Nhân Tập đế Đạo đế 



Hiện tại 
 

Thức, Danh sắc, 

Lục nhập, Xúc, 

Thọ 

Sinh, Lão -  Tử Quả Khổ đế Diệt đế 

Ái, Thủ, Hữu Vô minh,  Hành Nhân Tập đế Đạo đế 

Vị lai Sinh, Lão - Tử 

Thức, Danh sắc, 

Lục nhập,  Xúc, 

Thọ. 

Quả Khổ đế  

 

2/. Thập Nhị Nhân Duyên và Ngũ Uẩn.  

 

 

  
Phần hiện tại của Thập Nhị Nhân Duyên là tiến trình Ngũ Uẩn 

 



 

 

3. Thực hành tu tập Thập Nhị Nhân Duyên.  

3.1. Chánh niệm Duyên khởi. 

 Thập Nhị Nhân Duyên vốn không là một lý thuyết triết học, nó được đức Phật 

chỉ ra về nguồn gốc của chuyển hóa và nguồn gốc của khổ não nơi con người. Từ đó 
vạch ra phương pháp thực hành chủ động để không phải vướng mắc vào chúng.  



 

Thập Nhị Nhân Duyên bao gồm tất cả những nguyên nhân xa gần được đan 

kết thành mạng lưới. Các chi kết nối như một chuỗi xích, vì thế tìm cách bẻ gãy một 
mắt xích thì xem như phá tan được vòng xích này. Vậy làm thế nào để phá cái vòng 

xích oan nghiệt kia? Trong mười hai chi thì hai chi là Vô minh (Si) và Ái (Tham Sân) 
biểu thị cụ thể nhất, chính đó là cội nguồn của Tham-Sân-Si dẫn đến Thủ và Hữu 

tạo nên Nghiệp. Vậy nếu không Vô minh và Ái thì không có Hữu, không có Hữu thì 

không có Sinh, không có Sinh thì không có Lão-Tử  và cuối cùng thì không còn khổ 
não triền miên.  

Theo đó, thực hành tu tập với Thập Nhị Nhân Duyên là thực hành Chánh 
niệm Quán vô sinh để phá chi Vô minh đặc trưng của Si, và Quán hoàn diệt để phá 

chi Ái đặc trưng của Tham, Sân như dưới đây. 

 1/. Quán vô sinh:   Cấu trúc 12 Duyên nơi con người cho thấy do Vô minh, 

chứ không hề có một Tự ngã nào đó độc lập (tức Vô ngã) và thường hằng (tức Vô 
thường), mà chỉ có những hiện tượng diễn biến tùy thuộc vào những điều kiện. Do 

đó, Chánh niệm về mọi sự vật với hiện tượng là Sinh diệt Vô thường, và với bản 
chất là Duyên sinh Vô ngã  trong tu tập là cách tốt nhất hướng tới sự vượt thoát, 
chủ động chứ không còn bị động trong sinh tử luân hồi. 

 Trong kinh Đại Bát Niết Bàn có nói:  “Trong tất cả các dấu chân thú, thì dấu 
chân voi là lớn nhất. Trong tất cả các Chánh niệm thì niệm Vô thường và niệm Tử 



(= Chánh niệm ‘Sinh Tử’) là quan trọng nhất”.  Niệm chết giúp chúng ta tỉnh giác về 
sự giả huyễn của con người nơi 12 duyên này.   

2/. Quán hoàn diệt:   Cấu trúc 12 Duyên nơi con người cho thấy Ái là yếu 
tố khơi mào cho Thủ (chấp trước), đưa tới Hữu (tạo Nghiệp) với quả báo khổ não. 

Do đó, phòng hộ các căn để đoạn tận Ái  là mục tiêu của sự tu tập để đoạn diệt khổ 
não. 

 Trong kinh Tăng Chi Bộ, đức Phật dạy phòng hộ các căn sau: "Các thầy phải 
tu. Có sáu pháp vô-thượng. Những gì là sáu? 

+ Mắt thấy sắc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 
hằng tỉnh sáng. 

+ Tai nghe tiếng, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 
hằng tỉnh sáng. 

+ Mũi ngửi mùi, không ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, hằng tỉnh 
sáng. 

+ Lưỡi nếm vị, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 
hằng tỉnh sáng. 

+ Thân chạm xúc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 
hằng tỉnh sáng. 

+ Ý đối với mọi việc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi 
xả, hằng tỉnh sáng.” 

Trong kinh Tương Ưng Bộ, đức Phật có khuyên dạy một khổ chủ già và bệnh: 
“Thân tuy già mà tâm không già – Thân tuy bệnh mà tâm không bệnh” 

 Cũng nên lưu ý rằng bố thí  là một pháp hành hỗ trợ cho sự tu tập để đoạn 

tận Ái (Tham).  

Trong sự tương quan của 12 chi Duyên, việc tu tập chuyển hóa một chi 

Duyên đồng nghĩa với sự chuyển hóa vòng 12 chi Duyên, tức vòng bị động trong 
luân hồi bị phá vỡ, và sự giải thoát mọi khổ não là hệ quả tất yếu vậy.  



Sự chuyển hóa 12 chi duyên từ mê nghiệp sang 12 chi duyên tuệ nghiệp 
được đối chiếu như sau:  

Mê nghiệp               Tuệ nghiệp 
Vô Minh           =>  Minh  

Hành (Nghiệp)  =>  Bồ-đề tâm (Nguyện)  
Thức           =>  Trí  

Danh Sắc          =>  Thân thị hiện  
Lục Nhập          =>   Thân thọ dụng  

Xúc           =>  Xúc thanh tịnh  
Thọ           =>  Thọ thanh tịnh  

Ái           =>   Từ Bi Hỷ  
Thủ          =>   Xả (Tự tại)  

Hữu           =>   Diệu Hữu (Chân Không)  

Sinh           =>  Vô sinh  
Lão Tử          =>   Niết-bàn 

 3.2. Kệ tụng Thập Nhị Nhân Duyên (Xin xem Thập nhị Duyên 

khởi - Phap Thoại). 
Paṭiccasamuppāda 

Avijjāpaccayā saṅkhārā 
Saṇkhārapaccayā viññāṇaṃ 

Viññāṇapaccayā nāmarūpaṃ 
Nāmarūpapaccayā saḷāyatanaṃ 

Saḷāyatanapaccayā phasso 
Phassapaccayā vedanā 

vedanāpaccayā taṇhā 
Taṇhāpaccayā upādānaṃ 

Upādānapaccayā bhavo 
Bhavapaccayā jāti 

Jātipaccayā jarāmaraṇaṃ 

 



Bởi không tường diệu đế 

Hữu tình tạo nghiệp duyên 
Chính Vô minh nguồn cội 

Là nhân tạo nên Hành (= ý chí chấp trước) 
 

Từ hành vi thiện ác 
Gieo chủng thức tái sanh 

Như vậy chính do Hành 
Kiết sanh Thức tập khởi 

 
Thức chủng tử đầu đời 

Tạo hiện hữu thân tâm 
Bởi do ý nghĩa nầy 

Gọi Thức duyên Danh Sắc 
 

Vật chất và tâm thức 
Biến hiện sáu giác quan 

Như vậy do Danh sắc 
Lục Nhập được hiện thành 

 

Sáu giác quan năng động 
Tiếp xúc sáu cảnh trần 

Như vậy do Lục nhập 
Hiện tượng Xúc khởi sanh 

 
Sáu căn gặp sáu cảnh 

Khổ lạc xả phát sanh 
Như vậy do duyên xúc 

Cảm Thọ được tạo thành 
 

Khổ lạc ưu hỷ xả 
Nhân sanh mọi chấp trước 



Phật dạy chính cảm Thọ 

Duyên tạo nên Ái dục 
 

Tham muốn nên dính mắc 
Dục lạc cột mê tâm 

Nên gọi nhân Ái dục 
Là duyên sanh chấp Thủ 

 
Khi tâm trần hệ lụy 

Biến hiện muôn sở hành 
Như vậy do duyên Thủ 

Tác động Hữu khởi sanh 
 

Có tạo tác có quả 
Có chủng tử luân hồi 

Như vậy do duyên Hữu 
Sanh quả được hiện thành 

 
Có thân hẳn phải già 

Có sanh ắt có diệt 

Chính do ý nghĩa nầy 
Gọi Sanh duyên Lão Tử 

 
Cũng chính do duyên sanh 

Sầu bi khổ ưu não 
Toàn bộ khổ uẩn nầy 

Ðược hiện thành tập khởi 

  o0o 



Sokaparidevadukkhadomanassupāyāsā saṃbhavanti 

Evame tassa kavalassa dukkhakkhandhassa 
samudayo hoti 

Avijjāya tveva asesa virāganirodhā sankhāranirodho 
saṅkhāranirodhā viññāṇanirodho viññāṇanirodhā 

nāmarūpanirodho nāmarūpanirodhā 
saḷāyatananirodho saḷāyatananirodhā 

phassanirodho phassanirodhā 
vedanānirodho vedanānirodhā 

taṇhānirodho taṇhānirodhā 
upādānanirodho upādānanirodhā 

bhavanirodho bhavanirodhā 
jātinirodho jātinirodhā jarāmaranaṃ 

sokaparidevadukkhadomanassupāyāsā nirujjhanti 
evametassa kevalassa dukkhakkhandhassa 

nirodho hoti. 

Không Vô minh không Hành 

Không Hành thời không Thức 
Không Thức không Danh Sắc 

Không Danh Sắc không Lục Nhập 

Không Lục Nhập không Xúc 
Không Xúc không cảm Thọ 

Không cảm Thọ không Ái 
Không Ái dục không Thủ 

Không chấp Thủ không Hữu 
Không Hữu thời không Sanh 

Không Sanh không Lão Tử 
Sầu bi khổ ưu não 

Toàn bộ khổ uẩn nầy 
Không hình thành tập khởi. 



 3.3. Duyên Giác và quả vị Duyên giác. 

Duyên Giác 緣覺, được phân tích như sau: 

- Duyên 縁 có nghĩa là Duyên khởi (縁起;  P: Paṭicca-samuppāda;  S: 

Pratītya-samutpāda), là chân lý mà đức Phật Thích Ca đã giác ngộ dưới gốc cây Bồ-

đề. Trong các kinh Trung Bộ I, số 28; Tương Ưng III, tr. 144 và Tiểu Bộ I, tr. 48 
chép: 

 "Ai thấy Duyên khởi là thấy Pháp. Ai thấy Pháp là thấy Phật".  

Thấy Phật là thấy được Niết-bàn, là thấy được sự giác ngộ tối thượng, là thấy 

được thực tại tối hậu, vượt ra ngoài mọi ràng buộc của thế giới Ngã tính - bị giới hạn 
bởi vô minh và chấp thủ cực đoan trong nhận thức và hành động theo quan niệm 

nhị nguyên-hữu ngã. 

- Giác 覺 có ngĩa là giác ngộ (覺悟;  P;S: Bodhi) là tỉnh thức, là nhận thức 

chân lý, là thấy biết chân lý. 

Như vậy, Duyên Giác là thấy biết rõ chân lý Duyên khởi. Hành giả tu tập 

chứng đạt Thập Nhị Nhân Duyên chính là chứng đạt Chân lý Duyên khởi, là chứng 
đạt Duyên giác quả, là Phật quả vậy.   

 Tuy nhiên, theo Phật giáo Phát triển, thì Duyên Giác Phật 緣覺佛 lại là một 

khái niệm về một hành giả đạt được Phật quả do tự mình chứng ngộ trong thời 

không có vị Phật nào xuất hiện trên Trái Đất, và gọi đó là Độc Giác Phật 獨覺佛 hay 

Bích Chi Phật 辟支佛 (P: Paccekabuddha;  S: Pratyekabuddha). 

o0o 

Xem thêm: 
- Duyên khởi - Đại tạng kinh Việt Nam 
- Chánh Niệm và Duyên Khởi - Thư Viện Hoa Sen 
- Địa Ngục Qua Cái Nhìn Duyên Khởi - Hoa Vô Ưu 
- Ban Hoang Phap- Giáo lý duyên khởi - Thích Chơn Thiện 
- LÝ DUYÊN KHỞI và tính nhất quán trong giáo lý nhà Phật 
- Duyên Khởi: Không tánh và Thời tánh - Hương Tích Phật Việt- Văn ... 
- Từ Nghiệp cảm Duyên khởi đến Pháp giới Duyên khởi | phatgiao.org.vn 
- Tâm và cảnh qua lăng kính Pháp Giới Duyên Khởi - Trang Nha Quang ... 



 
- Mười hai nhân duyên - Phatgiao.org.vn 
- Mười hai nhân duyên | GĐPT Việt Nam |  
- Thập Nhị Nhân Duyên – Tâm Minh Lê Đình Thám 
- Thập Nhị Nhân Duyên – Minh Đức Triều Tâm Ảnh 
- Ý nghĩa mười hai nhân duyên - tuvienquangduc.com 
- Con người với giáo lý mười hai nhân duyên | phatgiao.org.vn 

 

VIDEO 
- Nguyên Lý Duyên Khởi - Thích Hạnh Tuệ   
- Nhân Duyên Và Nghiệp Duyên - Thích Phước Tiến  
- Giáo Lý Duyên Khởi - HT Thiền Sư Thích Nhất Hạnh 
- Giáo Lý Duyên Khởi Tùy Thuận Vào Bản Môn - Nhất Hạnh  
- Giáo Lý Duyên Khởi Tương Ưng Với Niết Bàn – Nhất Hạnh  
 
- Thầy Thích Chân Quang - 12 nhân duyên 1/2 
- Thầy Thích Chân Quang - 12 nhân duyên 2/2 
- Mười hai mắt xích sự sống - TT. Thích Nhật Từ 
- Vấn đáp: Học thuyết 12 nhân duyên | Thích Nhật Từ   
- Thầy Thích Pháp Hòa - Mười Hai Duyên Khởi (phần 1)  
- Thầy Thích Pháp Hòa - Mười Hai Duyên Khởi (phần 2)  
- Thập Nhị Nhân Duyên [audio] - TT. Thích Tâm Thiện 
- Thập Nhị Nhân Duyên - Thầy Thích Nguyên Hạnh (Đức Trường)   
- Ý Nghĩa 12 nhân duyên trong thiền (buổi 03) - HT Viên Minh 

 



 

 

Hoan nghênh các bạn góp ý trao đổi! 

*** 
 

 


